
 

  
 

 
  

 
 
 

 

 

 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la 
situación mundial actual 
 
The handmaid’s tale: reflexo de uma distopia na situação mundial atual 
 
The handmaid’s tale: a reflection of a dystopia in the current global situation 

 
 
 

Jorge Sánchez-CARRIÓN 
Máster en Creación Audiovisual y Artes Escénicas. Becario 

colaborador del Departamento de Comunicación 
Audiovisual y Publicidad de la Universidad de Málaga, 

España.  
E-mail:  jorgesanchezcarrion@uma.es  

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Enviado em: 3 dez. 2025 
Aceito em: 22 dez. 2025 

 
 
 

  

 

ISSN: 2236-8000 
v.20, n.2, p.211-228, jul.-dez. 2025 



 
 
 

212 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

 

RESUMEN 

La serie El cuento de la criada (The handmaid’s tale, Hulu, 2014-2024) es una adaptación 
televisiva de la novela creada por Margaret Atwood (1985) donde se expone una distopia 
en la que las mujeres son despojadas de sus derechos y reducidas a funciones 
reproductivas. El presente artículo analiza esta obra, tanto en su versión televisiva como 
literaria, para mostrar cómo se vincula con problemáticas actuales como el avance de 
ideologías autoritarias, la manipulación del lenguaje y el retroceso de derechos de las 
mujeres y otros colectivos. A través de un enfoque cualitativo, el estudio destaca que el 
estado de Gilead opera como metáfora de tensiones contemporáneas derivadas del 
neoliberalismo, la posverdad y los discursos ultraconservadores. Además, subraya el papel 
de la serie en la visibilización de injusticias y en la construcción de símbolos de protesta 
adoptados por movimientos feministas. Por este motivo, la obra se presenta como una 
advertencia frente a la pérdida de libertades y derechos humanos. 

Palabras clave: Derechos humanos; Igualdad de género; Totalitarismo. 

RESUMO  

A série O conto da aia (The handmaid’s tale, Hulu, 2014-2024) é uma adaptação televisiva do 
romance de Margaret Atwood (1985), que apresenta uma distopia na qual as mulheres são 
despojadas de seus direitos e reduzidas a funções reprodutivas. O presente artigo analisa essa 
obra, tanto em sua versão televisiva quanto literária, para mostrar como ela se relaciona com 
problemáticas atuais, como o avanço de ideologias autoritárias, a manipulação da linguagem e 
o retrocesso dos direitos das mulheres e de outros grupos sociais. A partir de uma abordagem 
qualitativa, o estudo destaca que o Estado de Gilead opera como metáfora das tensões 
contemporâneas derivadas do neoliberalismo, da pós-verdade e dos discursos 
ultraconservadores. Além disso, sublinha o papel da série na visibilização de injustiças e na 
construção de símbolos de protesto adotados pelos movimentos feministas. Por esse motivo, a 
obra se apresenta como um alerta diante da perda de liberdades e direitos humanos. 

Palavras-chave: Direitos humanos; Igualdade de gênero; Totalitarismo. 

ABSTRACT  

The handmaid’s tale (Hulu, 2014-2024) is a television adaptation of Margaret Atwood’s 1985 
novel, portraying a dystopia in which women are stripped of their rights and reduced to 
reproductive functions. This paper analyzes the work—both its television and literary versions—
to show how it relates to current issues such as the rise of authoritarian ideologies, language 
manipulation, and the rollback of women’s and other groups’ rights. Using a qualitative 
approach, the study highlights how the state of Gilead operates as a metaphor for contemporary 
tensions derived from neoliberalism, post-truth politics, and ultraconservative discourses. It also 
emphasizes the role of the series in exposing social injustices and in shaping protest symbols 
adopted by feminist movements. For this reason, the work stands as a warning against the loss 
of freedoms and human rights. 

Keywords: Human rights; Gender equality; Totalitarianism. 

 



 
 
 

213 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

 

 

Introducción  

El arte, ya sea a través de la literatura, el cine o la ficción televisiva, entre otros, es y 

ha sido una herramienta con la que poder reflejar y cuestionar la realidad en cada momento 

de la historia. Desde la antigüedad, las creaciones artísticas han buscado entender, denunciar 

injusticias, transmitir ideas y advertir de los posibles riesgos que enfrentan las sociedades 

humanas. En épocas de crisis, este —el arte— se convierte en un espejo deformante y, a la 

vez, revelador, puesto que muestra mensajes que se ocultan bajo ciertos discursos de poder 

y abre caminos para imaginar futuros posibles, ya sea de forma utópica o distópica. 

Actualmente, nos encontramos en un contexto mundial muy complejo, incierto y de 

alta tensión, donde los avances del neoliberalismo han modificado las estructuras sociales, 

económicas y culturales profundamente. Esto ha provocado una serie de desigualdades que 

se han visto reflejadas en el retroceso de muchos de los aspectos que se habían conseguido 

—como en los derechos de las mujeres y en el colectivo LGTBIQA+—, debilitando los 

mecanismos de protección social y promoviendo el individualismo en las sociedades 

democráticas (Abad Gutiérrez, 2019). A ello se le suma la consolidación de un nuevo 

escenario político marcado por la posverdad, donde la manipulación mediática, las fake news 

y la desinformación a través de los medios de comunicación convencionales y las redes 

sociales operan como tácticas de control de masas (Zarralanga, 2019). 

Es de esta forma donde proliferan movimientos populistas y extremistas propios de 

la ideología de derechas. Durante los últimos años, cada vez son más los partidos 

conservadores quienes gobiernan en diferentes países de Europa, como lo son en el caso de 

Italia, Hungría o Polonia, entre otros. El conservadurismo apela a discursos de un pasado 

glorioso y seguro en contraste con la inseguridad de un presente caótico e ingobernable. Un 

ejemplo de esto fue el Brexit llevado a cabo en Reino Unido en el año 2020 por el Partido 

Conservador liderado por Boris Johnson, donde se presentó una oportunidad de recuperar 

la soberanía y regresar a la grandeza de un “imperio perdido”, con el que alejarse del 

multilateralismo europeo (Pereira et al., 2018). Este recurso a la nostalgia nacionalista no es 

inocente, puesto que constituye un mecanismo de manipulación que romantiza el pasado y 

lo convierte en una promesa de futuro idealizado (Yona, 2021). 



 
 
 

214 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

De forma similar ha ocurrido en Estados Unidos con el doble ascenso de Donald 

Trump y su eslogan “Make America Great Again”. Trump, además de apelar a la 

recuperación de una supuesta edad dorada, buscaba reinstaurar políticas conservadoras y 

excluyentes bajo la ilusión de un futuro idílico. Según Marín Ramos (2019), “la coyuntura 

actual tiene demasiado en común con la de entonces (…) una ultraderecha en ascenso que 

considera al feminismo y la inmigración los responsables de la fragilidad sistémica”. Este tipo 

de discursos se observan en otros contextos: desde la ultraderecha europea, que ha hecho de 

la inmigración el enemigo interno y externo por excelencia, hasta las olas conservadoras en 

América Latina, que resurgen de la mano de líderes populistas con fuerte carga ideológica y 

religiosa. Como apunta Jiménez-Esclusa (2022), “el resurgimiento de la extrema derecha en 

Europa y Estados Unidos tiene un fuerte componente religioso cristiano; los mismos 

movimientos populistas latinoamericanos apelan al sincretismo propio de la región u otras 

veces inclinándose por versiones protestantes del cristianismo”. 

Hace menos de cien años, el continente europeo fue arrasado por la Segunda Guerra 

Mundial, cuyo origen se encuentra precisamente en el auge de los fascismos y en el uso de la 

propaganda para señalar culpables y movilizar emociones colectivas. La historia demuestra 

que los momentos de crisis económica, social y cultural son el terreno perfecto para el 

crecimiento de ideologías autoritarias, que ofrecen soluciones simples a problemas complejos 

y, en el proceso, recortan derechos y libertades fundamentales. Hoy, la estrategia se repite: 

los Estados buscan construir un enemigo común —ya sea el inmigrante, el feminismo, las 

disidencias sexuales o potencias extranjeras— para aglutinar el miedo de la ciudadanía y 

desviar la atención de los problemas estructurales que ellos mismos han contribuido a 

generar, para así proyectar los problemas de la sociedad y proteger el país, y potenciar el 

nacionalismo (Pereira et al., 2018). 

Es en este escenario donde obras como The handmaid’s tale (El cuento de la criada), tanto 

en su versión literaria como en su adaptación televisiva, cobran una fuerza particular. Más 

allá de ser una simple ficción, se convierten en advertencias sobre los peligros de ceder 

terreno ante los discursos que prometen seguridad a costa de derechos (Coveña Mejías et al., 

2020). La distopía de Gilead funciona como una metáfora de nuestro presente, lo que nos 

recuerda que la barbarie no surge de la nada, sino que es el resultado de procesos sociales y 

políticos que pueden transformarse rápidamente en realidades opresivas. 

Desde esta perspectiva, este estudio se centra en el análisis de la novela El cuento de la 

criada, escrita por Margaret Atwood en 1985, y su adaptación televisiva estrenada en 2017, 



 
 
 

215 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

con el propósito de examinar cómo ambas representan la condición de las mujeres en 

sociedades contemporáneas y cómo dialogan con problemáticas actuales como el 

patriarcado, la violencia de género, el fundamentalismo religioso y la represión de los 

derechos humanos. Tanto la obra literaria como la audiovisual se erigen como ficciones 

distópicas y como espejos críticos que permiten comprender dinámicas de poder que 

persisten en el presente. 

Este análisis se inscribe en el marco de los estudios de género y la crítica literaria 

contemporánea (Muñoz González, 2019; Coveña Mejías et al., 2020), campos que han 

prestado especial atención a la representación de la mujer en la literatura y en los medios 

(Moreno Trujillo, 2016; Zarralanga, 2019). Dichos estudios permiten situar El cuento de la 

criada dentro de una tradición crítica que examina cómo las narrativas de ficción reflejan y 

problematizan la realidad social. 

Objetivos y metodología 

El objetivo principal de este análisis es entender de qué manera la historia de Gilead 

refleja realidades contemporáneas de opresión, resistencia y lucha por los derechos de las 

mujeres, para así visibilizar que, aunque se trate de una ficción, los mecanismos de control y 

sometimiento que describe no son ajenos a la experiencia histórica ni a las tensiones actuales. 

La hipótesis de este estudio sostiene que El cuento de la criada, además de retratar una distopía, 

constituye una crítica incisiva a las estructuras de poder dominadas por hombres que aún hoy 

persisten. 

Para abordar estos objetivos se adopta una metodología cualitativa, que integra la 

revisión de la novela de Atwood con el visionado de la serie televisiva y la comparación del 

panorama histórico actual. Este enfoque permite atender a los aspectos narrativos, 

simbólicos y estéticos que organizan la representación de la opresión y la resistencia femenina 

en Gilead. Se consideran tanto el rol que tiene cada personaje en el Estado de Gilead, sus 

vínculos y sus estrategias de supervivencia —desde el uso del lenguaje y los símbolos hasta 

la puesta en escena audiovisual—. 

La metodología utilizada, además de centrase en el texto y en las imágenes, se ciñe al 

contexto en el que se producen y reciben ambas obras. La narración en primera persona de 

la novela, centrada en el personaje de Offred —Defred en español—, facilita la identificación 

emocional del lector con la protagonista y muestra de manera íntima lo que supone la pérdida 

de derechos y de la libertad individual. Como señala Abad Gutiérrez (2019), esta estructura 



 
 
 

216 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

narrativa hace posible una exploración profunda de la identidad femenina en contextos de 

sometimiento y, al mismo tiempo, revela las grietas que permiten la resistencia. En cambio, 

la serie amplía el universo narrativo y multiplica las perspectivas al dar voz a otras mujeres 

de Gilead, por lo que permite observar distintas formas de opresión y, sobre todo, el valor 

de la solidaridad femenina como vía de rebelión. 

Finalmente, se contempla la evolución histórica del feminismo —y su diálogo con la 

obra de Atwood— y el contexto geopolítico actual, como son la guerra de Ucrania o el 

genocidio en Gaza —conflictos que han puesto en evidencia la vulnerabilidad de las mujeres 

en situaciones de guerra, estableciendo un paralelismo con las criadas de Gilead. 

El rol femenino en los productos audiovisuales 

Comenzamos con la presentación de resultados apuntando, en primer lugar, que 

gracias al auge de las plataformas de streaming, las producciones audiovisuales —en particular 

las series— han obtenido una importancia que las diferencia de otros formatos, ya que el 

público consume historias de manera masiva e inmediata; además de conseguir un 

acercamiento de discursos críticos a amplias audiencias (Zarralanga, 2019). Frente a los 

hábitos tradicionales de consumo televisivo, caracterizados por la programación lineal y 

limitada, las plataformas han transformado las dinámicas de acceso, y así permitir que los 

contenidos puedan verse en cualquier momento y lugar (Cambra Badii et al., 2018). Según 

Abad Gutiérrez (2019), “la ficción sirve como reflejo de los cambios políticos, históricos y 

sociales que experimenta el mundo real”. 

Este cambio en los hábitos de consumo y la retroalimentación en redes sociales hace 

que se produzca un feedback entre la sociedad y las series. Esto ha permitido adaptar las series 

a las preferencias de las personas y, a su vez, los espectadores imitan el contenido de las 

dichas series en su día a día, como usar ropas similares a la vestimenta de un personaje, la 

utilización de muletillas, peinados, etc. Además, los creadores de producciones audiovisuales 

conocen el poder e influencia que estos tienen en la sociedad, por lo que muchos han 

modificado el papel de las series incorporando nuevas reflexiones. 

Hoy en día, las ficciones audiovisuales, además de entretener, visibilizan injusticias 

sociales que afectan de manera directa a la vida de millones de personas —la violencia de 

género, el acoso sexual, las dificultades de conciliación entre la vida laboral y familiar, la 

discriminación hacia la comunidad LGTBIQA+, la marginación de la inmigración o la 

precariedad laboral, entre otros— (Abad Gutiérrez, 2019; Garrido Ortolá, 2022). De este 



 
 
 

217 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

modo, la ficción televisiva se ha erigido como un espacio de denuncia y, al mismo tiempo, 

como una especie de "laboratorio simbólico" en el que se desarrollan debates sociales de gran 

interés. 

Uno de los cambios más relevantes en este terreno es la evolución del rol femenino 

en la ficción (Marín Ramos, 2019).  Durante décadas, según Zarralanga (2019), los personajes 

femeninos han sido relegadas a personajes secundarios, limitados a roles familiares como “la 

hija de” o “la esposa de”, siempre en función de la identidad masculina. Esta reducción de la 

mujer a figuras de acompañamiento o soporte reflejaba la desigualdad estructural existente 

fuera de la pantalla, donde las mujeres tenían restringido su acceso a esferas de poder político, 

económico y cultural. Sin embargo, en los últimos años se ha producido un viraje hacia la 

construcción de mujeres protagonistas, con historias propias y con un peso narrativo 

contundente. 

Aun así, esta evolución no está exenta de tensiones, ya que, en muchos casos, la 

inclusión de mujeres protagonistas se ha realizado de forma forzada o superficial, como 

estrategia de marketing más que como un verdadero compromiso con la representación 

igualitaria entre mujeres y hombres. Esto genera la creación de personajes planos y poco 

realistas que, lejos de cuestionar las dinámicas patriarcales, las reproducen bajo nuevas 

formas. A pesar de ello, el aumento de representaciones femeninas diversas ha posibilitado 

una mejor comprensión de los espectadores a los personajes respecto a las distintas 

situaciones que sufren muchas mujeres gracias a la duración en el tiempo de las series (Marín 

Ramos, 2019). 

Llegados a este punto, vemos cómo el feminismo desempeña un papel fundamental 

para ello (Abad Gutiérrez, 2019). Las cuatro olas del feminismo se reflejan en la manera en 

que las ficciones audiovisuales han incorporado nuevas problemáticas en sus producciones, 

como lo es en el caso de El cuento de la criada (Garrido Ortolá, 2022). La primera ola, centrada 

en la conquista de derechos políticos como el voto, aparece en representaciones que evocan 

la pérdida de derechos en el régimen de Gilead. La segunda ola, vinculada a la igualdad laboral 

y a la autonomía sexual, se manifiesta en la historia con el propósito de mostrar cómo las 

mujeres buscan afirmar su identidad y su libertad frente a la dominación masculina, siendo 

relegadas a meras máquinas de reproducción. La tercera ola, marcada por la reivindicación 

de la diversidad étnica, cultural y sexual, se muestra con la representación de personajes 

femeninos más plurales, alejados del modelo homogéneo, heterosexual y blanco 

predominante. Finalmente, la cuarta ola, caracterizada por la capacidad de las redes sociales 



 
 
 

218 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

para movilizar y transnacionalizar las luchas feministas, ha tenido un reflejo directo con esta 

serie gracias al impacto cultural y la apropiación por colectivos de mujeres en manifestaciones 

y protestas en distintos países con símbolos de la obra —como el uso de las vestimentas 

rojas de las criadas en manifestaciones en contra de la reforma del poder judicial en Israel en 

el año 2023, entre otros—. 

Según Garrido Ortolá (2022), las redes sociales han sido un motor fundamental en 

esta transformación gracias a la utilización de hashtags como #MeToo, #NiUnaMenos o 

#YoSíTeCreo, que han permitido visibilizar casos de acoso, violaciones y violencia de género 

a escala global. La relación entre ficción y realidad se vuelve entonces bidireccional, puesto 

que las series reflejan problemáticas sociales, pero también nutren los discursos feministas al 

ofrecer símbolos e imágenes que potencian las luchas colectivas. 

En este sentido, El cuento de la criada dramatiza un mundo distópico en el que las 

mujeres son reducidas a su capacidad reproductiva y ofrece un símbolo visual poderoso: el 

traje rojo y la cofia blanca de las criadas. Como ya se ha mencionado, estos elementos se han 

convertido en iconos de protesta en contextos muy diversos, desde las manifestaciones en 

contra de las restricciones al derecho al aborto en Estados Unidos hasta las marchas 

feministas en América Latina y Europa (Muñoz González, 2019). Así, la ficción trasciende la 

pantalla para convertirse en herramienta política real, capaz de articular resistencias y de 

denunciar las amenazas que se ciernen sobre los derechos de las mujeres en el presente. Tal 

y como indica Muñoz González (2019), “la serie El cuento de la criada (…) se ha convertido en 

un éxito de audiencia desde su estreno y ha contribuido a la recuperación de una novela 

publicada hace más de tres décadas”. 

A pesar de ello, las desigualdades de género persisten en la sociedad y en la industria 

audiovisual. En muchos ámbitos profesionales, los puestos de poder continúan estando 

ocupados mayoritariamente por hombres, especialmente en sectores vinculados al ejército, 

la política y la dirección empresarial (Coveña Mejías et al., 2020). Esto limita la representación 

equitativa de la mujer tanto dentro como fuera de la pantalla.  

El género distópico y su paralelismo con la realidad 

A finales del siglo XIX y principios del siglo XX surge un nuevo género literario 

denominado como distopía. Este género distópico se caracteriza por su forma narrativa con 

el que expresar los miedos, ansiedades y tensiones de las sociedades contemporáneas. Su 

origen nace de la necesidad de imaginar futuros posibles como advertencias frente a los 



 
 
 

219 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

peligros latentes en el presente. La distopía, en contraste con la utopía —que representa un 

orden social idealizado—, se construye como un “no lugar” donde el poder autoritario, la 

violencia y la desigualdad alcanzan su máxima expresión (Abad Gutiérrez, 2019; Pereira et al., 

2018). Estas narraciones muestran lo que ocurre cuando los valores democráticos, la libertad 

y la justicia corren el riesgo de desaparecer, convirtiendo la ficción en un espejo deformado 

pero reconocible de la realidad. 

Históricamente, las distopías han emergido en momentos de gran incertidumbre 

social y política, especialmente tras periodos de guerra, crisis económicas o transformaciones 

tecnológicas radicales (Pereira et al., 2018). Un ejemplo de ello son los horrores que se 

vivieron a principios del siglo XX debido a la Primera Guerra Mundial y los totalitarismos, 

que alimentaron obras como Metrópolis (1927), que exploraba la alienación industrial y las 

desigualdades de clase. A mediados de siglo con la Segunda Guerra Mundial y el avance del 

fascismo inspiraron textos como 1984 de George Orwell (1949), donde el Estado totalitario 

controla la vida de las personas mediante la vigilancia y la manipulación del lenguaje (Abad 

Gutiérrez, 2019). En los años sesenta y setenta, en un clima de Guerra Fría y desconfianza 

hacia las instituciones, surgieron relatos como La naranja mecánica (1962), de Anthony 

Burgess, que advertían sobre el control social y la violencia juvenil. Más recientemente, ya en 

el siglo XXI, sagas como Los juegos del hambre (Suzanne Collins, 2008) o series como Black 

Mirror (Netflix, 2011-) han vuelto a centrar los riesgos de la desigualdad, la manipulación 

mediática y el impacto de la tecnología de forma deshumanizada. 

Según Zygmunt Bauman en su análisis de la Modernidad líquida, las tensiones actuales 

se concentran en tres tendencias que atraviesan las sociedades globales: la búsqueda de 

comunidad, el ensimismamiento del yo y el abandono de una perspectiva civilizatoria común 

(Jiménez-Esclusa, 2022). La distopía responde a estas tensiones: muestra sociedades 

fragmentadas donde la comunidad se impone de manera autoritaria, el yo es anulado por la 

colectividad y el orden civilizatorio se reduce a una lógica de supervivencia. De esta manera, 

la distopía se convierte en una herramienta cultural para pensar los efectos de la globalización, 

el neoliberalismo y las derivas autoritarias de nuestro tiempo. 

Hemos de hacer mención a la diferencia entre distopía clásica y distopía crítica para 

entender la evolución del género. Mientras la distopía clásica —como la de Orwell o 

Huxley— se centra en denunciar sistemas opresivos cerrados, la distopía crítica —

desarrollada sobre todo desde perspectivas feministas y poscoloniales— busca interpelar 

directamente al presente, y así mostrar cómo las opresiones ya existen y pueden agravarse si 



 
 
 

220 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

no se combaten (Moreno Trujillo, 2016). En este marco surge la distopía crítica femenina, 

que se distingue por situar el cuerpo de las mujeres en el centro del conflicto y por evidenciar 

cómo las estructuras patriarcales utilizan la sexualidad y la reproducción como herramientas 

de control político (Zarralanga, 2019). En El cuento de la criada se muestra a la perfección este 

subgénero, ya que despliega un universo en el que las mujeres son cosificadas, despojadas de 

su autonomía y obligadas a cumplir funciones reproductivas bajo un régimen teocrático. 

Una de las características más llamativas del género distópico es la ausencia de héroes 

o heroínas tradicionales. En lugar de personajes con habilidades extraordinarias, las distopías 

suelen presentar protagonistas comunes que, al enfrentarse a la injusticia, se ven obligados a 

resistir para conservar la esperanza de transformar su nueva realidad. En este sentido, estos 

protagonistas luchan por la supervivencia, no frente a monstruos sobrenaturales o amenazas 

externas —como ocurría en la literatura gótica con figuras como Drácula—, sino frente a la 

maldad intrínseca del propio ser humano. Mientras que en novelas como Drácula (Bram 

Stoker, 1897) el mal residía en un ente externo a la población que habitaba un castillo aislado, 

en obras como El extraño caso del doctor Jekyll y Mr. Hyde (Robert Louis Stevenson, 1886) el 

horror emergía del interior del propio individuo, y muestra que la monstruosidad podía ser 

una faceta de la naturaleza humana. 

Esta lógica se prolonga en distopías modernas como El cuento de la criada, donde la 

opresión de Gilead, en lugar de provenir de fuerzas externas, nace de los propios seres 

humanos que diseñan y sostienen un sistema de violencia institucionalizada. Gilead se 

convierte así en el castillo de Drácula y, al mismo tiempo, en el reflejo de Hyde, como un 

espacio construido por hombres, gobernado por hombres y sostenido por la maldad de 

hombres que justifican sus actos en nombre de la religión y la tradición. Tal y como 

argumenta Zarralanga (2019), “ahora el enemigo es interior, y hay un miedo global, el pánico 

a la muerte, a que elementos naturales y medios armamentísticos o tecnológicos acaben con 

la existencia”. 

Margaret Atwood escribió El cuento de la criada en 1985, en un contexto marcado por 

el incremento del conservadurismo de Ronald Reagan en Estados Unidos y de Margaret 

Thatcher en Reino Unido, así como por el debate sobre los derechos reproductivos durante 

la segunda ola feminista. Tal y como ha señalado Atwood en repetidas ocasiones, nada de lo 

narrado en su obra es puramente inventado, puesto que todas las prácticas represivas que 

aparecen en Gilead tienen precedentes históricos en algún lugar y momento del mundo. El 

cuento de la criada fue adaptada a una película en 1990, pero no tuvo el éxito esperado. Fue en 



 
 
 

221 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

el año 2017 cuando adquirió una resonancia mundial gracias a la adaptación de la serie 

televisiva producida por Hulu, en un contexto marcado por el primer triunfo de Donald 

Trump como presidente de Estados Unidos y por el movimiento Me Too (Muñoz González, 

2019; Jiménez-Esclusa, 2022). La coincidencia entre el estreno de la serie y el movimiento de 

las nuevas luchas feministas hizo que El cuento de la criada se convirtiera en un fenómeno 

cultural y político a nivel global, que va más allá de la pantalla para convertirse en un símbolo 

de protesta. 

El estado totalitario de Gilead 

La República de Gilead surge tras un golpe de Estado en los Estados Unidos y se 

establece al amparo de una crisis ambiental y de natalidad, con el fin de instaurar un sistema 

teocrático, totalitario y militarizado. Yona (2021), indica que “en Gilead impera un régimen 

teocrático, totalitario y gobernado por varones cis, donde (…) la unidad básica de esta 

sociedad es una familia heterosexual conformada por el Comandante, su esposa, las 

“marthas” (…) y una criada”. Como todo Estado totalitario y militar, necesita implantar el 

miedo en la población haciendo uso de la violencia física —como ejecuciones públicas, 

mutilaciones o torturas— y el adoctrinamiento, con el fin de controlar el lenguaje y reescribir 

la historia. Para ello, Gilead cierra los medios de comunicación independientes, elimina la 

libertad de expresión y persigue a los opositores, todo ello justificándolo bajo la idea de una 

amenaza tanto externa como interna. Como señala Coveña Mejías et al., (2020), “en la 

institución militar los modos de dominación, sumisión y sujeción no se reducen en suma al 

efecto de la obediencia sino también al de la violencia y la protección institucional”. 

Los responsables de la crisis no son los fallos estructurales del sistema, sino supuestos 

“enemigos de la fe” o colectivos considerados “indeseables”: mujeres rebeldes, 

homosexuales, disidentes políticos, inmigrantes, etc. Siendo esto así, la ultraderecha 

contemporánea utiliza estrategias similares: culpa al feminismo, a la migración o a la 

diversidad sexual de la supuesta fragilidad del sistema democrático, y crea discursos 

populistas haciendo uso de la tergiversación y desinformación para estimular negativamente 

a la sociedad (Marín Ramos, 2019). 

Gilead —presentado como un Estado anacrónico— mira a un pasado tan idealizado 

como irreal para justificar su existencia y legitimidad —“Make America great again” 

(Trump)— y asegurar un futuro digno y próspero según el deseo de Dios —con una 

mentalidad propia del puritanismo de Nueva Inglaterra de los siglos XVII y XVIII— (Abad 



 
 
 

222 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

Gutiérrez, 2019; Coveña Mejías et al., 2020). Sus dirigentes reinterpretan las escrituras bíblicas 

de manera sesgada para construir un marco legal que perpetúa el patriarcado. Al igual que 

otros regímenes totalitarios del siglo XX —desde el nazismo hasta el estalinismo—, Gilead 

manipula la memoria histórica: selecciona ciertos elementos del pasado y borra aquellos que 

contradicen su relato para garantizar una imagen nostálgica de un grandioso imperio que 

antaño fue. 

La jerarquización social se organiza en castas, donde los privilegios dependen del 

género, la función y la fertilidad. Las personas más pudientes y cercanas al poder gozan de 

ciertos beneficios, mientras que las marginales son sometidas a las condiciones más precarias. 

La lógica del miedo asegura que incluso aquellos con pequeños privilegios —como las 

criadas, cuyo único “valor” reside en su fertilidad— se aferren al sistema por temor a perderlo 

todo. 

Es por ello que se utiliza el castigo como una de las herramientas principales de 

dominación (Cambra Badii et al., 2018). Janine, una de las criadas conocida como Ofwarren 

—quien recibirá diferentes nombres a lo largo de la historia—, es mutilada y pierde un ojo 

como castigo por su rebeldía, en un acto que recuerda a las prácticas de mutilación como 

pena en diversas civilizaciones antiguas y contemporáneas —como son el caso de Irán o 

Sudán por robo en la actualidad—. 

Otra criada llamada Emily —Ofglen— sufre la extirpación del clítoris como castigo 

por ser homosexual, un procedimiento que tiene un paralelismo con la mutilación genital 

femenina que aún se practica en algunos países —como en Senegal, India o Jordania, entre 

otros—. En otro momento de la serie, Serena Joy, esposa del Comandante Waterford, es 

castigada con la amputación de un dedo por haber propuesto que las mujeres pudieran leer 

la Biblia —acto totalmente prohibido en Gilead, puesto que las mujeres no tienen derecho a 

leer ni escribir, ya que solo tienen permitido elaborar tareas domésticas y, las más pudientes, 

dedicarse a la jardinería—, lo que evidencia que incluso las mujeres situadas en la cúspide del 

sistema carecen de verdadero poder en Gilead. 

Tal y como sucede en la obra de Orwell, 1984, en El cuento de la criada se muestra el 

control del lenguaje como una de las herramientas más efectivas del régimen de Gilead. Las 

criadas pierden incluso su nombre al pasar a ser designadas según la propiedad de un hombre. 

Offred, la protagonista, significa literalmente “de Fred”, en referencia al Comandante al que 

sirve. En la novela nunca se revela su nombre verdadero, aunque en la serie se especifica que 

se llama June Osborne. Esto refleja la importancia de la memoria y la resistencia frente a la 



 
 
 

223 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

anulación de la identidad. Además, con la manipulación del lenguaje se refuerza la 

imposibilidad de pensar fuera del marco impuesto (Moreno Trujillo, 2016). Si no existen 

palabras para nombrar la libertad o la justicia, resulta mucho más difícil imaginar su 

existencia. Gilead convierte incluso los saludos cotidianos en fórmulas religiosas obligatorias, 

como “Bendito sea el fruto”, con el que se crea una atmósfera en la que lo sagrado se integra 

en todos los ámbitos de la vida. 

Otro factor importante en Gilead es la negación absoluta de la Declaración Universal 

de los Derechos Humanos (Abad Gutiérrez, 2019). Se prohíbe la libertad de expresión, de 

movimiento, de pensamiento, de culto, de asociación, y se persigue cualquier forma de 

diversidad sexual o política. Rechazan la tecnología o incluso se utiliza como herramienta de 

control. En este sentido, la lógica de Gilead recuerda a las persecuciones contra 

mencheviques o judíos en Europa, así como a las violencias contemporáneas como el 

genocidio en Gaza o la represión de las minorías. 

Gilead fundamenta sus normas en una reinterpretación bíblica de los “Hijos de 

Jacob”, inspirados en la historia de Raquel, Jacob y sus concubinas. En este relato, Raquel 

—esposa de Jacob—, al no poder concebir, ofrece a su sierva Bilha para que tenga hijos en 

su nombre. Gilead convierte este pasaje en fundamento de su sistema de reproducción 

forzada, con el que justifica la esclavitud sexual y la subordinación de las mujeres como 

mandato divino. De este modo, se observa cómo la religión, además de ser un elemento 

simbólico, es la base misma de la legalidad. Por ello, aquellas mujeres que no encajan en el 

sistema —ya sea por esterilidad, rebeldía o condición sexual— son enviadas a las Colonias, 

territorios contaminados por la radiación tras la guerra del golpe de estado, donde trabajan 

hasta morir. Estos espacios recuerdan directamente a los campos de concentración nazis, 

como Auschwitz, y funcionan como recordatorio constante de las consecuencias de la 

desobediencia. Es de esa manera por la que la vigilancia, el castigo y el terror son 

instrumentos permanentes en el régimen de Gilead. 

Un hecho a tener en cuenta es el orden con el que se sostiene el régimen, gracias a 

una estricta división de roles entre las mujeres con el que se consigue una diferenciación a 

simple vista de la posición que ostenta cada mujer en Gilead (Abad Gutiérrez, 2019). 

Encontramos a: 

• Las Esposas: ocupan un lugar privilegiado como compañeras de los Comandantes. 

Obtienen más poder que cualquier otra mujer, pero realmente son coartadas de 



 
 
 

224 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

libertad al carecer de autonomía real. Representan la cara respetable del régimen, 

aunque están también sometidas al patriarcado. 

• Las Criadas: mujeres fértiles reducidas a su función reproductiva. Sus cuerpos no les 

pertenecen, ya que son gestantes al servicio del Estado.  

• Las Marthas: mujeres destinadas al trabajo doméstico, con un rol servicial y 

subordinado. 

• Las Tías: mujeres encargadas de adoctrinar a las criadas y garantizar la obediencia, 

funcionando como brazo ideológico del régimen. 

 

El control del cuerpo de la mujer es el pilar central del Estado, que culmina en un 

ritual que sucede una vez al mes llamada la Ceremonia, cuando las criadas están en su 

momento más fértil (Abad Gutiérrez, 2019). Estas son violadas con fines reproductivos bajo 

la presencia de las esposas, quienes simbolizan la permisividad de la violación y la negación 

de cualquier vínculo emocional entre madre biológica e hijo. Una vez el bebé ha nacido, pasa 

a ser posesión de las esposas, y la criada es enviada a un nuevo hogar destinada a repetir el 

proceso de gestación —esto es, gestación subrogada—. Por eso, el sexo en Gilead es 

únicamente reproductivo o instrumento de placer masculino (Jiménez-Esclusa, 2022). 

Muñoz González (2019, p. 79), afirma que “una de las principales objeciones que se puede 

hacer en contra de la gestación subrogada es que no solo se cosifica el cuerpo de la mujer, al 

igual que sucede en la prostitución, sino que el tener un bebé genéticamente relacionado con 

los futuros padres se convierte en «tendencia» y «producto de lujo» para personas con 

posibles”. Las mujeres no tienen derecho al deseo. De ahí que la mutilación genital se utilice 

como castigo, y de esa forma asegurarse que las criadas no sientan placer, aunque sí sigan 

siendo capaces de procrear. Las mujeres estériles, por su parte, son consideradas inútiles y 

condenadas a morir en las Colonias, aunque esto en ocasiones sea obra de la falta de 

reconocimiento de los Comandantes a su esterilidad. Según indica Abad Gutiérrez (2019), 

pensar que un Comandante es estéril es pecado y, por tanto, delito, por lo que, en el caso de 

que a una mujer le sea imposible quedarse en cinta, toda la culpa recaerá sobre ella. 

La serie potencia estos temas a través de un uso simbólico de la estética. El color de 

las vestimentas marca el rol social: el rojo de las criadas, asociado a la fertilidad y a la sangre; 

el azul de las esposas, ligado a la Virgen María y a la pureza; el verde de las Marthas, 

relacionado con lo doméstico; y el marrón de las Tías, que refleja su severidad y rigidez —

como el color de los uniformes de los oficiales nazis—. 



 
 
 

225 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

Un elemento muy importante para conocer el estado anímico de los personajes y sus 

intenciones en la serie son los recursos cinematográficos: los planos cerrados del rostro de 

Offred transmiten claustrofobia y tensión; la voz en off conecta con la intimidad de sus 

pensamientos reprimidos; los espejos, prohibidos a las criadas, funcionan como metáfora de 

la identidad negada; incluso las flores representan tanto la fertilidad como la fragilidad de la 

vida bajo el régimen (Moreno Trujillo, 2016; Zarralanga, 2019). Gilead se representa 

visualmente con colores cálidos y apagados, similar a las imágenes de estilo sepia que evocan 

al pasado; se hace uso de elementos estéticos de líneas rectas y ordenados en la composición 

del plano, lo que transmite una imagen de sobriedad, firmeza y respeto por el orden (Cambra 

Badii et al., 2018). Aun así, Gilead no es el Estado ideal y correcto que afirma ser, pues son 

los propios dirigentes quienes cometen irregularidades en contra de las leyes del régimen a 

consecuencia de su abuso de poder, como acudir a burdeles —el Jezebel—, las relaciones 

extramatrimoniales de algunos Comandantes —como la relación forzada entre el 

Comandante Waterfor y Offred— o el abuso de bienes prohibidos —tales como el alcohol 

o lectura de literatura considerada impura, entre otros—. Con esto se muestra la hipocresía 

y corrupción interna dentro de la república. 

Conclusiones 

La historia de la humanidad se ha narrado mayoritariamente desde una perspectiva 

masculina. La religión, la política, la literatura y el cine han estado dominados por visiones 

patriarcales que han invisibilizado o minimizado la experiencia de las mujeres, quienes, 

durante siglos, tuvieron que firmar sus obras en anonimato o bajo seudónimos masculinos 

(Marín Ramos, 2019; Coveña Mejías et al., 2020; Garrido Ortolá, 2022; Robles Moreno, 

2008). Este sesgo histórico explica por qué los relatos sobre el poder, la resistencia y la justicia 

han tendido a ignorar la voz de las mujeres. Sin embargo, gracias al feminismo estamos 

observando un cambio en la actualidad: las series y producciones audiovisuales, con 

protagonistas femeninas y un marcado enfoque feminista, se han convertido en figuras clave 

para cuestionar las estructuras de dominación y proponer nuevas formas de mirar el mundo. 

Gracias a la serie de El cuento de la criada publicada en el año 2017, se ha recuperado 

una obra literaria fundamental de hace más de treinta años. Esta obra recuerda que la 

opresión no es un fantasma del pasado, sino una amenaza constante que puede resurgir bajo 

distintas formas. Utilizando como escenario la República de Gilead, vemos cómo esta 

funciona como advertencia y metáfora: muestra cómo el patriarcado, la religión 



 
 
 

226 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

malinterpretada y el autoritarismo pueden combinarse para crear un sistema totalitario en el 

que la libertad individual desaparece y el cuerpo de las mujeres se convierte en propiedad del 

Estado. 

A pesar del horror que representa Gilead, esta historia mantiene un rayo de 

esperanza. El grupo rebelde Mayday, que lucha para acabar con el Estado de Gilead; los hijos 

nacidos antes y durante la implementación del régimen; la memoria de los nombres anteriores 

a la esclavitud de las criadas; y la tierra prometida de Canadá se presentan como símbolos de 

resistencia (Yona, 2021). Canadá se muestra en la serie como lugar de salvación para quienes 

viven presos en Gilead. Aunque no todo es perfecto en el país, debido a que siguen habiendo 

manifestaciones por la reivindicación de derechos y quejas por el proteccionismo que se les 

da a quienes huyen de Gilead, Canadá es mejor que nada. Esto puede tener un punto de vista 

agridulce, pues Canadá refleja un presente imperfecto que, aun así, es mejor que los horrores 

que habitan en Gilead. 

Por ello, la relevancia de El cuento de la criada en el contexto actual no puede pasar por 

alto. En un mundo donde resurgen los discursos autoritarios, donde la extrema derecha gana 

terreno en Europa y América, donde los derechos de las mujeres y del colectivo LGTBIQA+ 

se cuestionan abiertamente, y donde los migrantes están en el punto de mira, esta obra se 

convierte en un recordatorio de lo que está en juego. Las corrupciones, la violencia 

institucional, las prácticas inhumanas que aún persisten en distintos países, las guerras como 

la de Ucrania o el genocidio en Gaza y la desigualdad estructural muestran que los horrores 

que suceden Gilead no son solo ficción, son también realidades que, desafortunadamente, 

seguimos viviendo. 

De ahí que el arte, en cualquiera de sus formas, se muestre como una fuerte 

herramienta de concienciación. La novela y la serie han generado un impacto social que 

trasciende la pantalla y se han convertido en símbolos de resistencia en manifestaciones 

feministas y en debates políticos sobre derechos reproductivos, de igualdad de género y 

justicia social. No es posible el cambio social eludiendo el conflicto (Marín Ramos, 2019). La 

imagen de las criadas vestidas de rojo es ya un emblema de protesta en todo el mundo, una 

forma de recordar que la libertad nunca está garantizada y que su defensa requiere de una 

vigilancia constante. Es por eso que El cuento de la criada, tal y como dijo su autora, es mucho 

más que una obra de ficción: es una advertencia, un espejo y un llamado a la acción. La 

resistencia, la solidaridad y la memoria nos recuerdan que siempre hay esperanza. 



 
 
 

227 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

REFERENCIAS 

ABAD GUTIÉRREZ, R. Cuando el futuro es pasado. El cuento de la criada, una 
distopía televisiva. Trabajo de fin de máster, Universidad de Valladolid, 2019. 
Disponible en: http://uvadoc.uva.es/handle/10324/39281. Acceso en: 26 jul. 2025. 

CAMBRA BADII, I. A.; MASTANDREA, P. B.; PARAGIS, M. P. El mandato del 
nacimiento: cuestiones bioéticas y biopolíticas en la serie El cuento de la criada. 
Revista de Medicina y Cine, v.14, n.3, 2018, p.181–191. Disponible en: 
https://revistas.usal.es/cinco/index.php/medicina_y_cine/article/view/19091. 
Acceso en: 26 jul. 2025. 

CLEMENTE-FERNÁNDEZ, D. Apropiación y resignificación de El cuento de la 
criada: de producto audiovisual a recurso en la lucha política feminista. 
Comunicaciones y Conferencias, UDIT, 2025. Disponible en: 
https://sciencevalue.udit.es/congresos_conferencias/36/. Acceso en: 12 ago. 2025. 

COVEÑA MEJÍAS, F.; MORALES HORMAZÁBAL, Á. Dispositivos de la 
masculinidad y la milicia: escenarios posibles en el cuento de la criada. Utopía y 
Praxis Latinoamericana, n.92, 2020, p.140–148. Disponible en: 
http://doi.org/10.5281/zenodo.4404427. Acceso en: 28 jul. 2025. 

GARRIDO ORTOLÁ, A. Reivindicaciones feministas de la cuarta ola: la 
transnacionalización de la protesta. Asparkia. Investigació Feminista, n.40, 2022, 
p.191–210. Disponible en: http://dx.doi.org/10.6035/asparkia.6184. Acceso en: 10 
ago. 2025. 

JIMÉNEZ-ESCLUSA, H. Características de la modernidad tardía en El cuento de la 
criada. Letras (Lima), v.93, n.137, 2022, p.186–198. Disponible en: 
https://doi.org/10.30920/letras.93.137.14. Acceso en: 27 jul. 2025. 

MARÍN RAMOS, E. Abrazar nuestra conflictividad: la lección del feminismo 
mainstream. Paradigma, n.22, 2019, p.42–47. Disponible en: 
https://riuma.uma.es/xmlui/bitstream/handle/10630/17691/42%20Marín%20Ram
os.pdf?sequence=1. Acceso en: 27 jul. 2025. 

MEICHTRI QUINTANS, M. El cuento de la criada: psicoanálisis, feminismos y 
religión. Ética y Cine Journal, v.9, n.3, 2019, p.9–11. Disponible en: 
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/7234611.pdf. Acceso en: 13 ago. 2025. 

MORENO TRUJILLO, M. P. El cuento de la criada, los símbolos y las mujeres en la 
narración distópica. Escritos, v.24, n.52, 2016, p.185–211. Disponible en: 
http://dx.doi.org/10.18566/escr.v24n52.a09. Acceso en: 2 ago. 2025. 

MUÑOZ GONZÁLEZ, E. El cuento de la criada, ¿una distopía actual? Filanderas, 
n.4, 2019, p.77–83. Disponible en: 
https://doi.org/10.26754/ojs_filanderas/fil.201944084. Acceso en: 27 jul. 2025. 

PEREIRA, V. C.; FERNÁNDEZ-HOLGADO, J. Á.; MÁRQUEZ-DOMÍNGUEZ, 
C. La distopía como tema emergente en la narrativa del siglo XXI. Estudio de caso: 



 
 
 

228 
 

The handmaid’s tale: reflejo de una distopía en la situación mundial actual 
 

    
 

       
 

El cuento de la criada. Revista Ibérica de Sistemas e Tecnología, n.16, 2018, 
p.108–121. Disponible en: 
https://www.proquest.com/openview/4f2478ec8823b3171a4b68c32954e518/1?pq-
origsite=gscholar&cbl=1006393. Acceso en: 10 ago. 2025. 

ROBLES MORENO, L. Las otras: feminismo, teoría queer y escritoras de literatura 
fantástica. In: LÓPEZ PELLISA, T.; MORENO SERRANO, F. A. (orgs.). Ensayos 
sobre ciencia ficción y literatura fantástica. Madrid: Universidad Carlos III, 2008. 
p.615–627. 

YONA, Y. V. Democracia, totalitarismo y progreso en El cuento de la criada: ¿un 
nostálgico cuento acerca de la esperanza? Debate Feminista, n.63, 2021, p.30–52. 
Disponible en: https://doi.org/10.22201/cieg.2594066xe.2022.63.2315. Acceso en: 
10 ago. 2025. 

ZARRALANGA, A. F. Análisis narrativo audiovisual de una distopía crítica 
feminista: El cuento de la criada. Trabajo de fin de grado, Universidad de Zaragoza, 
2019. Disponible en: https://zaguan.unizar.es/record/88849/files/TAZ-TFG-2019-
4267.pdf?version=1. Acceso en: 14 ago. 2025. 

 

 
 
 

BIOGRAFÍA DEL AUTOR 
 
 

JORGE SÁNCHEZ CARRIÓN 
Máster en Creación Audiovisual y Artes Escénicas. Grado en 
Comunicación Audiovisual. Becario del Programa de Ayudas 
a la Iniciación a la Investigación en el Departamento de 
Comunicación Audiovisual y Publicidad de la Universidad de 
Málaga, España. Operador de cámara en Informativos 
Telecinco y Noticas Cuatro. 

E-mail: jorgesanchezcarrion@uma.es 

 
 
 
 
 
 


